
 
1 

 

   

             DER BISCHOF VON GÖRLITZ 

 

 

 

 

NEUJAHRSEMPFANG 2026 

 

Brauchtum als Transzendenzerfahrung – Dienst der Kirchen an der 

Gesellschaft 

Zwyczaje jako doświadczenie transcendentne -  Służba kościołów wobec 

społeczeństwa 

 

Verehrte Gäste aus Kirche und Politik,  

verehrte Vertreter der Medien,  

liebe Gäste aus der Ökumene, liebe  Brüder und Schwestern!  

Serdecznie posdrawiam również naszych sąszadów z Polski.  

Sehr geehrte Damen und Herrn! 

Der Neujahrsempfang ist in jedem Jahr eine schöne Gelegenheit, einem 

bunt gemischten Publikum aus Kirche und Gesellschaft einige Gedanken 

oder Anregungen vorzutragen, die aus kirchlicher Perspektive von 

Bedeutung für alle Menschen sind und die aus der Sicht eines katholischen 

Bischofs ein wenig erhellt werden sollen. 

Ich beginne meinen Vortrag mit einem Zitat, das viele von Ihnen kennen 

werden und das mir den Einstieg in mein heutiges Thema gibt. In dem 

Buch „Der kleine Prinz“ von Antoine de Saint-Exupery heißt es an einer 

Stelle, als der kleine Prinz dem Fuchs begegnet: „Es muss feste Bräuche 

geben, ‘erklärt der Fuchs dem kleinen Prinzen, als dieser sich beim 

Versuch der Fuchszähmung unbeholfen anstellt. ‚Es wäre besser 

gewesen, du wärst zur selben Stunde wiedergekommen, ‘ sagte der 



 
2 

 

Fuchs. ‚Wenn du zum Beispiel um vier Uhr nachmittags kommst, kann 

ich um drei Uhr anfangen, glücklich zu sein. Je mehr die Zeit vergeht, um 

so glücklicher werde ich mich fühlen.‘ Und als der kleine Prinz fragt: 

„Was heißt ‚fester Brauch?‘  antwortet der Fuchs: ‚Auch etwas in 

Vergessenheit Geratenes. […] Es ist das, was einen Tag vom anderen 

unterscheidet, eine Stunde von den anderen. […] Sonst wären die Tage 

alle gleich […]‘.“ 

„Es muss feste Bräuche geben“ – formuliert Exupéry in seiner Fabel, die 

zur Weltliteratur geworden ist. Darum geht es mir heute am Beginn des 

Jahres 2026. 

 

Was ist eigentlich ein „Brauch“? 

In der kulturwissenschaftlichen Terminologie unterscheidet man 

zwischen einer Gewohnheit, einer Sitte und einem Brauch. Der Philosoph 

und Volkskundler Josef Dünninger (+ 1994 in Würzburg) definiert einen 

Brauch so: Ein Brauch ist „gemeinschaftliches Handeln, durch Tradition 

bewahrt, ….in Formen geprägt,… ein Inneres sinnbildlich ausdrückend 

und funktionell an Zeit oder Situation gebunden.“1 In dieser kompakten 

Zusammenfassung wird vor allem der Gemeinschaftscharakter eines 

Brauches hervorgehoben und ebenso besonders seine Orientierung auf 

einen bestimmten Sinn betont. Etwas Inneres wird in einem bestimmten 

Brauch ohne Worte sinnbildlich, symbolisch ausgedrückt und zwar in 

einer bestimmten Situation oder zu einer festgelegten Zeit. Der Begriff 

„Brauchtum“ bezeichnet dann die Vielzahl aller Bräuche einer 

Gemeinschaft.  

Bräuche entlasten den Einzelnen in bestimmten Situationen und liefern 

ihm oft auch Deutungen, die er für sich selber vertiefen kann, wenn er sich 

denn dafür öffnet. Insofern ist ein Leben ohne Bräuche nicht denkbar.  Das 

 
1 Zitiert in LThK Band 2, 656 



 
3 

 

Brauchtum schafft eine gewisse Ritualisierung (sie können dafür auch 

sagen „Ordnung“ oder „Regulierung“) unseres Alltags und gibt dadurch 

Sicherheit im Umgang mit der Zeit und mit bestimmten Situationen. 

Hilfreich dafür ist einfach der Kalender eines Jahres, der uns darauf 

hinweist, wann die Ostereier gefärbt werden müssen und wann die erste 

Kerze am Adventskranz entzündet werden soll.   

 

Wie sind bestimmte Bräuche entstanden und welche Bedeutung haben sie 

für eine Gesellschaft? 

Die meisten Bräuche, die viele gegenwärtig noch mehr oder weniger 

praktizieren,  entstammen einem durchaus christlichen Zusammenhang, 

der in früheren Zeiten die Gesamtgesellschaft und das alltägliche Leben 

prägte. Insofern sind viele unserer Bräuche mit dem Kirchenjahr, mit 

religiösen Festen oder auch mit bestimmten Lebensabschnitten eines 

Menschen verbunden. Mit der Entchristlichung einer Gesellschaft gab und 

gibt es auch immer wieder synkretistische Tendenzen, die einen 

bestimmten Brauch von seinem Ursprung entfernen oder ihn eben nicht 

mehr verständlich machen. Mir scheint, dass es eine wichtige Aufgabe von 

uns  als Kirchen in ökumenischer Gemeinsamkeit ist, gute Bräuche zu 

pflegen, sie lebendig zu praktizieren und - wo es nötig ist – zu erklären, 

weil durch sie auf eine einfache und unaufdringliche Weise der Mensch für 

die Frage nach Gott, für etwas Heiliges, Transzendentes geöffnet wird. Der 

Wiener katholische Theologe Jan-Heiner Tück schreibt im Vorwort zu 

seinem jüngst erschienene Buch „Minima Theologica“: „Der Mensch ist 

von Natur aus religiös, er hat eine Antenne für Gott, es gibt eine 

Sehnsucht, die nicht durch irdische Glücksangebote gestillt werden kann. 

(…) Es fehlt etwas, wenn Gott fehlt. Wer es nicht merkt, dem gehen die 

metaphysischen Antennen ab.., Es gibt in der Skala menschlicher 

Erfahrungen Intensitätsmomente, die durchlässig sind auf das Andere, 



 
4 

 

…das hier vage als das Heilige bezeichnet wird…“2 Tück zählt dazu vor 

allem die Kunst (Literatur, Musik…) in jeder Form, aber auch die Kultur, 

als deren Ausdruck ich unter anderem das praktizierte Brauchtum eines 

Volkes bezeichne. Gute Bräuche bringen uns mit dem Heiligen – in 

unserer Region sagen viele eher: mit „Werten“ -  in Berührung. Da fahren 

die Menschen die Antennen für etwas aus, was Bestand hat, was sie tröstet 

oder ihnen Orientierung und Halt schenkt.  

 

Viele unserer Bräuche sind ein Ausdruck der Volksfrömmigkeit (Glauben 

des Volkes), was bedeutet, dass sie aus dem Volk entstanden sind und 

meist dort in „Eigenregie“ weiter gepflegt werden. Insbesondere Papst 

Franziskus (+ 2025) hat diese Ausdrucksformen der Volksfrömmigkeit 

sehr hoch geschätzt und sie als „Frucht des inkulturierten Evangeliums“ 

bezeichnet. Denn „in ihr (sc. der Volksfrömmigkeit) ist eine aktiv 

evangelisierende Kraft eingeschlossen, wie wir nicht unterschätzen 

dürfen…. Wir sind vielmehr aufgerufen, sie zu fördern und zu verstärken, 

um den Prozess der Inkulturation zu vertiefen, der niemals abgeschlossen 

ist.“3 In diesem Sinne helfen bestimmte Bräuche, wenn sie gut praktiziert 

werden, mit, die Kultur einer Gesellschaft für den Geist des Evangeliums 

zu öffnen und die Anliegen Jesu dort immer wieder einzupflanzen.  

 

Ein Beispiel dafür sind für mich die überall gepflegten, meist ökumenisch 

vorbereiteten und gestalteten, Martinsfeiern am 11. November, dem 

Fest des heiligen Martin von Tours, in jedem Jahr. Die Szene, die dabei 

immer wieder durch Kinder und Erwachsene in einem Spiel dargestellt 

wird (die Teilung des Mantels des hl. Martin mit einem Bettler), ist so 

einfach und eindrucksvoll, dass die selbstverständliche Zustimmung aller  

 
2 J.-H. Tück, Minima Theologica – Spuren des Heiligen heute,  Freiburg 2025, 9 f. Ebenso in : CiG 1/2026, 3-4 – 
Die Antennen fürs Absolute ausfahren 
3 Apostolisches Schreiben EVANGELII GAUDIUM, Nr. 126 



 
5 

 

Teilnehmer – seien sie gläubig oder nicht – vorausgesetzt werden kann: 

Teilen ist eine gute Sache. Teilen bringt Freude und Licht (Brauch des 

Laternen-Tragens) in das Leben von Menschen und schafft Gemeinschaft 

und ist ein Zeichen von Solidarität mit den Schwächeren. Jeder Politiker 

weiß, dass eine Gesellschaft ohne die Bereitschaft zum Teilen nicht 

existieren kann. Derzeit sind wir zum Beispiel gerade dabei, neu in den 

Blick zu nehmen, welche Herausforderungen eine älter werdende 

Gesellschaft an alle – besonders die Jüngeren – stellt. Ohne Verzicht und 

Teilen wird menschliches Zusammenleben kaum gelingen. Da kann der 

Martinsbrauch ein hilfreicher Hinweis sein. 

Ich nenne ein anderes Beispiel: In den letzten Tagen um das Fest der 

heiligen drei Könige (6. Januar) waren wieder die Sternsinger in 

unseren Städten und Dörfern unterwegs und haben die 

Weihnachtsbotschaft hinausgesungen in die Häuser und Arbeitsstätten 

der Menschen und dabei aufmerksam gemacht auf die Not von Kindern 

und für sie Spenden gesammelt. Wie selbstverständlich schreiben die 

Sternsinger dann den Segen Gottes über die Türen der Häuser: „Christus 

mansionem benedicat – Christus segne dieses Haus!“ und wünschen ein 

gesegnetes neues Jahr. Die Sternsinger machen auch hier in unserer 

Region, in der es nur wenige Christen gibt, die Erfahrung, dass sich 

Menschen über ihren Besuch freuen und niemand den Segen für das neue 

Jahr ablehnt. Der Brauch, dieses Segenswort über die Türen zu schreiben, 

ist immerhin ein gewisses Bekenntnis für den, der das an seiner Haustür 

oder an seinem Geschäft zulässt. Oder hat derjenige in diesem Moment 

doch die Antenne ausgefahren, für das Heilige, für das, was man nicht 

machen kann, was einem geschenkt werden muss – in der Hoffnung auf 

ein gutes und friedvolles Jahr? Ist da doch eine Spur von Transzendenz 

neu gelegt worden?  



 
6 

 

Kinder werden in diesem Brauch angehalten, über die eigene kleine Welt 

hinauszudenken – an ihre Altersgenossen, denen es nicht so gut geht und 

die unsere Hilfe nötig haben. Kinder werden ermutigt, sich öffentlich zu 

ihrem Glauben zu bekennen (die Verkleidung als hl. drei Könige ist 

inzwischen auch in der säkularen Umgebung durchaus bekannt) und 

davon Zeugnis zu geben – durch Lieder und durch ein Segensgebet. Dieser 

Brauch hat eine solche Akzeptanz erfahren, dass die Sternsinger jedes Jahr 

im sächsischen Landtag zu Gast sind und ebenso im Bundeskanzleramt. 

Es gibt natürlich auch Bräuche, die nicht so spektakulär bzw. 

öffentlichkeitswirksam sind wie diese beiden Beispiele. Es gehört zum 

Beispiel einfach dazu, den eigenen Eltern, Kindern und Verwandten, 

Freunden und guten Bekannten zu ihrem Geburtstag zu gratulieren (bei 

uns Katholiken kommt bei manchem noch der Namenstag dazu, der uns 

an die Taufe erinnert). Jemandem gute Wünsche auszusprechen (oder gar 

ein Geschenk zu überreichen) zu diesem Anlass, ist ein Zeichen der 

Wertschätzung und Aufmerksamkeit und der Freude darüber, dass es 

diesen Menschen gibt und dass wir einander gut verstehen. Eine 

Gratulation hat zutiefst etwas mit Menschenwürde zu tun. Das lateinische 

Wort „gratulatio“ bedeutet so viel wie „offen bekundete Freude“ und das 

heißt, dass ein Glückwunsch auch wirklich ausgesprochen werden muss. 

Eine Gratulation schafft eine Verbindung und ist heute mehr denn je ein 

Zeichen gegen die Individualisierung der Gesellschaft.  

Wir wissen es doch alle: Eine vergessene (oder absichtlich vermiedene) 

Gratulation führt immer noch zu Verstimmungen, Unmut und Trauer 

zwischen Menschen. Da fühlt sich jemand vergessen oder nicht beachtet. 

Ein Paradebeispiel dafür ist der – aus welchen Gründen auch immer - 

vergessene Hochzeitstag unter Eheleuten, der eine wirklich verpasste 

Chance der Erneuerung des einmal gegebenen Versprechens ist. 

 



 
7 

 

Sehr geehrte Damen und Herrn, 

 

„Es muss feste Bräuche geben“ hatte der Fuchs zum kleinen Prinzen 

gesagt. Den Grund hat Exupéry selbst genannt. Ich könnte noch viele 

andere Beispiele nennen, die uns bei wiederholten und einmaligen 

Gelegenheiten im Laufe eines Jahres begegnen und die man dem 

Brauchtum zuordnen kann. In der Zeit, als sich das Christentum auf 

unserem Kontinent ausbreitete, hat die Kirche oft Bräuche unter den 

Menschen vorgefunden, die sie teils als heidnisch oder magisch ablehnen 

musste (einige davon haben sich bis heute erhalten: z.B. das Böllern an 

Silvester, das die bösen Geister vertreiben soll) teils aber auch als 

„Samenkörner Gottes“ aufgenommen und „getauft“ hat.  

Analog zu den Menschen, die den christlichen Glauben annahmen, wurde 

oft eine Vielzahl von Bräuchen mitgetauft.4 Das war ein Weg der 

Inkulturation des Evangeliums. Ein schönes Beispiel dafür ist der Termin 

des Weihnachtsfestes. Niemand kennt den wirklichen Geburtstag Jesu. 

Als man im 4. Jahrhundert (nach der konstantinischen Wende) sein 

Geburtsfest feiern wollte, wählte man dafür den Tag, an dem im römischen 

Staat des „Sol invictus“ (Wintersonnenwende), des Hauptgottes in der 

römischen Götterwelt gedacht wurde und wollte auf diese Weise ein 

vorgefundenes Fest bewusst christianisieren. Zudem gab es bereits viele 

schriftliche Zeugnisse, die Christus symbolisch als die wahre Sonne der 

Welt bezeichneten. 

Unser christliches Brauchtum ist so etwas wie die Liturgie des 

Volksglaubens, in vielen Fällen einfach aus der offiziellen Liturgie 

herausgewachsen. Es macht den Glauben leibhaftiger und sinnenfälliger. 

Es spricht in den meisten Fällen das Gemüt, die Emotionen des Menschen 

an und ist ein Ort der Vermittlung auch von ethischen Haltungen, von 

 
4 Vgl. LThK Band 2, 658 



 
8 

 

Respekt und Menschenwürde, von Dankbarkeit und Erbarmen. Hier wird 

deutlich, dass die Pflege guter Bräuche oft eine Brücke zwischen der 

säkularen (scheinbar religionsfreien)Welt und dem ganz Anderen, dem 

Heiligen, ist.  

Es ist aus meiner Sicht darum ein wirklicher Dienst gläubiger Christen in 

den Kirchen an der Zivilgesellschaft durch das Wachhalten verschiedener 

guter Bräuche die normale Lebenswelt der Menschen für Gottes 

Gegenwart zu öffnen. Solche Brauchtumspraxis der Christen, aber auch 

des Staates (z.B. in der Gestaltung bestimmter Gedenktage oder in dem 

Stil der Kommunikation in einem Parlament) hält die Gesellschaft 

zusammen und schafft ein hohes Maß an Respekt und Empathie.  

Dafür lohnt es sich, in diesem begonnenen neuen Jahr viel zu investieren 

und dazu wollte ich Sie mit meinen Gedanken einladen. 

Gott segne Sie alle und dieses neue Jahr, das uns geschenkt ist.  

 

 

 

 

 


