DER BISCHOF VON GORLITZ

NEUJAHRSEMPFANG 2026

Brauchtum als Transzendenzerfahrung — Dienst der Kirchen an der
Gesellschaft

Zwyczaje jako doswiadczenie transcendentne - Stuzba kosciotow wobec
spoleczenstwa

Verehrte Gaste aus Kirche und Politik,

verehrte Vertreter der Medien,

liebe Géste aus der Okumene, liebe Briider und Schwestern!
Serdecznie posdrawiam réwniez naszych sgszadow z Polski.

Sehr geehrte Damen und Herrn!

Der Neujahrsempfang ist in jedem Jahr eine schone Gelegenheit, einem
bunt gemischten Publikum aus Kirche und Gesellschaft einige Gedanken
oder Anregungen vorzutragen, die aus Kkirchlicher Perspektive von
Bedeutung fiir alle Menschen sind und die aus der Sicht eines katholischen
Bischofs ein wenig erhellt werden sollen.

Ich beginne meinen Vortrag mit einem Zitat, das viele von Thnen kennen
werden und das mir den Einstieg in mein heutiges Thema gibt. In dem
Buch ,Der kleine Prinz“ von Antoine de Saint-Exupery heifit es an einer
Stelle, als der kleine Prinz dem Fuchs begegnet: ,,Es muss feste Brdauche
geben, ‘erkldrt der Fuchs dem kleinen Prinzen, als dieser sich beim
Versuch der Fuchszihmung unbeholfen anstellt. ,Es wdre besser

gewesen, du wdrst zur selben Stunde wiedergekommen, ‘ sagte der




Fuchs. ,Wenn du zum Beispiel um vier Uhr nachmittags kommst, kann
ich um drei Uhr anfangen, gliicklich zu sein. Je mehr die Zeit vergeht, um
so gliicklicher werde ich mich fiihlen. Und als der kleine Prinz fragt:
,Was heifft fester Brauch? antwortet der Fuchs: ,Auch etwas in
Vergessenheit Geratenes. [...] Es ist das, was einen Tag vom anderen
unterscheidet, eine Stunde von den anderen. [...] Sonst wdren die Tage
alle gleich [...]".*

»,Es muss feste Brauche geben“ — formuliert Exupéry in seiner Fabel, die
zur Weltliteratur geworden ist. Darum geht es mir heute am Beginn des

Jahres 2026.

Was ist eigentlich ein ,,Brauch“?

In der kulturwissenschaftlichen Terminologie unterscheidet man
zwischen einer Gewohnheit, einer Sitte und einem Brauch. Der Philosoph
und Volkskundler Josef Diinninger (+ 1994 in Wiirzburg) definiert einen
Brauch so: Ein Brauch ist ,gemeinschaftliches Handeln, durch Tradition
bewahrt, ....in Formen gepragt,... ein Inneres sinnbildlich ausdriickend
und funktionell an Zeit oder Situation gebunden.“t In dieser kompakten
Zusammenfassung wird vor allem der Gemeinschaftscharakter eines
Brauches hervorgehoben und ebenso besonders seine Orientierung auf
einen bestimmten Sinn betont. Etwas Inneres wird in einem bestimmten
Brauch ohne Worte sinnbildlich, symbolisch ausgedriickt und zwar in
einer bestimmten Situation oder zu einer festgelegten Zeit. Der Begriff
,Brauchtum® bezeichnet dann die Vielzahl aller Brauche einer
Gemeinschaft.

Brauche entlasten den Einzelnen in bestimmten Situationen und liefern
ihm oft auch Deutungen, die er fiir sich selber vertiefen kann, wenn er sich

denn dafiir 6ffnet. Insofern ist ein Leben ohne Brauche nicht denkbar. Das

1 Zitiert in LThK Band 2, 656




Brauchtum schafft eine gewisse Ritualisierung (sie konnen dafiir auch
sagen ,, Ordnung® oder ,Regulierung®) unseres Alltags und gibt dadurch
Sicherheit im Umgang mit der Zeit und mit bestimmten Situationen.
Hilfreich dafiir ist einfach der Kalender eines Jahres, der uns darauf
hinweist, wann die Ostereier gefarbt werden miissen und wann die erste

Kerze am Adventskranz entziindet werden soll.

Wie sind bestimmte Brauche entstanden und welche Bedeutung haben sie
fiir eine Gesellschaft?

Die meisten Brauche, die viele gegenwartig noch mehr oder weniger
praktizieren, entstammen einem durchaus christlichen Zusammenhang,
der in fritheren Zeiten die Gesamtgesellschaft und das alltagliche Leben
pragte. Insofern sind viele unserer Brauche mit dem Kirchenjahr, mit
religiosen Festen oder auch mit bestimmten Lebensabschnitten eines
Menschen verbunden. Mit der Entchristlichung einer Gesellschaft gab und
gibt es auch immer wieder synkretistische Tendenzen, die einen
bestimmten Brauch von seinem Ursprung entfernen oder ihn eben nicht
mehr verstandlich machen. Mir scheint, dass es eine wichtige Aufgabe von
uns als Kirchen in okumenischer Gemeinsamkeit ist, gute Brauche zu
pflegen, sie lebendig zu praktizieren und - wo es notig ist — zu erklaren,
weil durch sie auf eine einfache und unaufdringliche Weise der Mensch fiir
die Frage nach Gott, fiir etwas Heiliges, Transzendentes geoffnet wird. Der
Wiener katholische Theologe Jan-Heiner Tiick schreibt im Vorwort zu
seinem jiingst erschienene Buch ,Minima Theologica“: ,Der Mensch ist
von Natur aus religios, er hat eine Antenne fiir Gott, es gibt eine
Sehnsucht, die nicht durch irdische Gliicksangebote gestillt werden kann.
(...) Es fehlt etwas, wenn Gott fehlt. Wer es nicht merkt, dem gehen die
metaphysischen Antennen ab.., Es gibt in der Skala menschlicher

Erfahrungen Intensitatsmomente, die durchlassig sind auf das Andere,




...das hier vage als das Heilige bezeichnet wird...“2 Tiick zahlt dazu vor
allem die Kunst (Literatur, Musik...) in jeder Form, aber auch die Kultur,
als deren Ausdruck ich unter anderem das praktizierte Brauchtum eines
Volkes bezeichne. Gute Brauche bringen uns mit dem Heiligen — in
unserer Region sagen viele eher: mit ,Werten“ - in Beriihrung. Da fahren
die Menschen die Antennen fiir etwas aus, was Bestand hat, was sie trostet

oder ihnen Orientierung und Halt schenkt.

Viele unserer Brauche sind ein Ausdruck der Volksfrommigkeit (Glauben
des Volkes), was bedeutet, dass sie aus dem Volk entstanden sind und
meist dort in ,Eigenregie“ weiter gepflegt werden. Insbesondere Papst
Franziskus (+ 2025) hat diese Ausdrucksformen der Volksfrommigkeit
sehr hoch geschatzt und sie als ,,Frucht des inkulturierten Evangeliums*
bezeichnet. Denn ,in ihr (sc. der Volksfrommigkeit) ist eine aktiv
evangelisierende Kraft eingeschlossen, wie wir nicht unterschatzen
diirfen.... Wir sind vielmehr aufgerufen, sie zu fordern und zu verstarken,
um den Prozess der Inkulturation zu vertiefen, der niemals abgeschlossen
ist.“3 In diesem Sinne helfen bestimmte Brauche, wenn sie gut praktiziert
werden, mit, die Kultur einer Gesellschaft fiir den Geist des Evangeliums

zu O0ffnen und die Anliegen Jesu dort immer wieder einzupflanzen.

Ein Beispiel dafiir sind fiir mich die iiberall gepflegten, meist ckumenisch
vorbereiteten und gestalteten, Martinsfeiern am 11. November, dem
Fest des heiligen Martin von Tours, in jedem Jahr. Die Szene, die dabei
immer wieder durch Kinder und Erwachsene in einem Spiel dargestellt
wird (die Teilung des Mantels des hl. Martin mit einem Bettler), ist so

einfach und eindrucksvoll, dass die selbstverstandliche Zustimmung aller

2 J.-H. Tiick, Minima Theologica — Spuren des Heiligen heute, Freiburg 2025, 9 f. Ebenso in : CiG 1/2026, 3-4 —
Die Antennen fiirs Absolute ausfahren
3 Apostolisches Schreiben EVANGELIl GAUDIUM, Nr. 126

4



Teilnehmer — seien sie glaubig oder nicht — vorausgesetzt werden kann:
Teilen ist eine gute Sache. Teilen bringt Freude und Licht (Brauch des
Laternen-Tragens) in das Leben von Menschen und schafft Gemeinschaft
und ist ein Zeichen von Solidaritat mit den Schwacheren. Jeder Politiker
weil, dass eine Gesellschaft ohne die Bereitschaft zum Teilen nicht
existieren kann. Derzeit sind wir zum Beispiel gerade dabei, neu in den
Blick zu nehmen, welche Herausforderungen eine alter werdende
Gesellschaft an alle — besonders die Jiingeren — stellt. Ohne Verzicht und
Teilen wird menschliches Zusammenleben kaum gelingen. Da kann der
Martinsbrauch ein hilfreicher Hinweis sein.

Ich nenne ein anderes Beispiel: In den letzten Tagen um das Fest der
heiligen drei Konige (6. Januar) waren wieder die Sternsinger in
unseren Stidten und Dorfern unterwegs wund haben die
Weihnachtsbotschaft hinausgesungen in die Hauser und Arbeitsstiatten
der Menschen und dabei aufmerksam gemacht auf die Not von Kindern
und fiir sie Spenden gesammelt. Wie selbstverstandlich schreiben die
Sternsinger dann den Segen Gottes liber die Tiiren der Hauser: ,,Christus
mansionem benedicat — Christus segne dieses Haus!“ und wiinschen ein
gesegnetes neues Jahr. Die Sternsinger machen auch hier in unserer
Region, in der es nur wenige Christen gibt, die Erfahrung, dass sich
Menschen iiber ihren Besuch freuen und niemand den Segen fiir das neue
Jahr ablehnt. Der Brauch, dieses Segenswort iiber die Tiiren zu schreiben,
ist immerhin ein gewisses Bekenntnis fiir den, der das an seiner Haustiir
oder an seinem Geschaft zulasst. Oder hat derjenige in diesem Moment
doch die Antenne ausgefahren, fiir das Heilige, fiir das, was man nicht
machen kann, was einem geschenkt werden muss — in der Hoffnung auf
ein gutes und friedvolles Jahr? Ist da doch eine Spur von Transzendenz

neu gelegt worden?




Kinder werden in diesem Brauch angehalten, iiber die eigene kleine Welt
hinauszudenken — an ihre Altersgenossen, denen es nicht so gut geht und
die unsere Hilfe notig haben. Kinder werden ermutigt, sich offentlich zu
ihrem Glauben zu bekennen (die Verkleidung als hl. drei Konige ist
inzwischen auch in der siakularen Umgebung durchaus bekannt) und
davon Zeugnis zu geben — durch Lieder und durch ein Segensgebet. Dieser
Brauch hat eine solche Akzeptanz erfahren, dass die Sternsinger jedes Jahr
im sachsischen Landtag zu Gast sind und ebenso im Bundeskanzleramt.
Es gibt natiirlich auch Brauche, die nicht so spektakulir bzw.
offentlichkeitswirksam sind wie diese beiden Beispiele. Es gehort zum
Beispiel einfach dazu, den eigenen Eltern, Kindern und Verwandten,
Freunden und guten Bekannten zu ihrem Geburtstag zu gratulieren (bei
uns Katholiken kommt bei manchem noch der Namenstag dazu, der uns
an die Taufe erinnert). Jemandem gute Wiinsche auszusprechen (oder gar
ein Geschenk zu iiberreichen) zu diesem Anlass, ist ein Zeichen der
Wertschatzung und Aufmerksamkeit und der Freude dariiber, dass es
diesen Menschen gibt und dass wir einander gut verstehen. Eine
Gratulation hat zutiefst etwas mit Menschenwiirde zu tun. Das lateinische
Wort ,gratulatio® bedeutet so viel wie ,offen bekundete Freude“ und das
heiBt, dass ein Gliickwunsch auch wirklich ausgesprochen werden muss.
Eine Gratulation schafft eine Verbindung und ist heute mehr denn je ein
Zeichen gegen die Individualisierung der Gesellschaft.

Wir wissen es doch alle: Eine vergessene (oder absichtlich vermiedene)
Gratulation fithrt immer noch zu Verstimmungen, Unmut und Trauer
zwischen Menschen. Da fiihlt sich jemand vergessen oder nicht beachtet.
Ein Paradebeispiel dafiir ist der — aus welchen Griinden auch immer -
vergessene Hochzeitstag unter Eheleuten, der eine wirklich verpasste

Chance der Erneuerung des einmal gegebenen Versprechens ist.




Sehr geehrte Damen und Herrn,

,Es muss feste Brauche geben“ hatte der Fuchs zum kleinen Prinzen
gesagt. Den Grund hat Exupéry selbst genannt. Ich konnte noch viele
andere Beispiele nennen, die uns bei wiederholten und einmaligen
Gelegenheiten im Laufe eines Jahres begegnen und die man dem
Brauchtum zuordnen kann. In der Zeit, als sich das Christentum auf
unserem Kontinent ausbreitete, hat die Kirche oft Brauche unter den
Menschen vorgefunden, die sie teils als heidnisch oder magisch ablehnen
musste (einige davon haben sich bis heute erhalten: z.B. das Bollern an
Silvester, das die bosen Geister vertreiben soll) teils aber auch als
s~Samenkorner Gottes* aufgenommen und ,,getauft hat.

Analog zu den Menschen, die den christlichen Glauben annahmen, wurde
oft eine Vielzahl von Brauchen mitgetauft.4 Das war ein Weg der
Inkulturation des Evangeliums. Ein schones Beispiel dafiir ist der Termin
des Weihnachtsfestes. Niemand kennt den wirklichen Geburtstag Jesu.
Als man im 4. Jahrhundert (nach der konstantinischen Wende) sein
Geburtsfest feiern wollte, wahlte man dafiir den Tag, an dem im romischen
Staat des ,Sol invictus“ (Wintersonnenwende), des Hauptgottes in der
romischen Gotterwelt gedacht wurde und wollte auf diese Weise ein
vorgefundenes Fest bewusst christianisieren. Zudem gab es bereits viele
schriftliche Zeugnisse, die Christus symbolisch als die wahre Sonne der
Welt bezeichneten.

Unser christliches Brauchtum ist so etwas wie die Liturgie des
Volksglaubens, in vielen Fallen einfach aus der offiziellen Liturgie
herausgewachsen. Es macht den Glauben leibhaftiger und sinnenfdlliger.
Es spricht in den meisten Fallen das Gemiit, die Emotionen des Menschen

an und ist ein Ort der Vermittlung auch von ethischen Haltungen, von

4Vgl. LThK Band 2, 658




Respekt und Menschenwiirde, von Dankbarkeit und Erbarmen. Hier wird
deutlich, dass die Pflege guter Brauche oft eine Briicke zwischen der
sakularen (scheinbar religionsfreien)Welt und dem ganz Anderen, dem
Heiligen, ist.

Es ist aus meiner Sicht darum ein wirklicher Dienst glaubiger Christen in
den Kirchen an der Zivilgesellschaft durch das Wachhalten verschiedener
guter Brauche die normale Lebenswelt der Menschen fiir Gottes
Gegenwart zu offnen. Solche Brauchtumspraxis der Christen, aber auch
des Staates (z.B. in der Gestaltung bestimmter Gedenktage oder in dem
Stil der Kommunikation in einem Parlament) halt die Gesellschaft
zusammen und schafft ein hohes MaB3 an Respekt und Empathie.

Dafiir lohnt es sich, in diesem begonnenen neuen Jahr viel zu investieren
und dazu wollte ich Sie mit meinen Gedanken einladen.

Gott segne Sie alle und dieses neue Jahr, das uns geschenkt ist.




